
Numéro 94 janvier 2026

Bulletin de l’EECF 1

Offices à Saintes (17): 

Retrouvez-nous dans la joie et 
offrez-vous un moment pour 

vivre avec votre âme en dehors 
de tout dogme et quelle que 

soit votre foi :  

vous qui cherchez le repos, 
une parole de réconfort, un 

sens à votre vie : 

joignez-vous à nous ! 

Rendez-vous à Saintes (17) : 

les dimanches  
les 4 et 18 janvier 2026 

et les 8 et 22 février 
au 13 rue St Maurice  

porte B 
17100 SAINTES 

  
Participation libre, ouvert à tout 

public. 

   

www.eglise-essenienne-chretienne-de-france.org 

	 Association cultuelle loi 1905 déclarée à la préfecture de La Rochelle (17)                                                          

« Être essénien, 
 c’est être un gnostique ! »

Lorsque l’on veut parler de la gnose, certaines 
personnes craignent que l’on parle d’ésotérisme ou de 
sujets irréels ou fantastiques.

En fait, il n’y a rien de plus réel que de parler de la gnose car, 
par définition, la gnose c’est la connaissance vécue et non pas 
un ensemble de croyances fondées sur des dogmes ou sur des 
suppositions.

BULLETIN DE L’ÉGLISE 
ESSÉNIENNE CHRÉTIENNE 

DE FRANCE



Numéro 94 janvier 2026

Bulletin de l’EECF 2

Office à Pau (64)  : 

Venez accompagner, soutenir ou 
découvrir un moment d’âme et 
r e c e v o i r , p o u r c e u x q u i l e 
souhaitent, une bénédiction : 

les dimanches 25 janvier 2026 
et 15 février 

de 10H30 à 12H30 
4 rue Rausky 
64000 Pau 

  
Venez-vous ressourcer, vous poser, 
vous recueillir, chanter, et vous 
évei l ler en  accuei l lant  dans 
votre cœur des paroles de sagesse 
et des chants religieux universels 
issus de la culture animiste.  
  
Contact et renseignements : 
Léonor DIEZ 06 153 158 10 

Office à Bourg en 
Bresse (01) 

les samedis 24 janvier 2026 
et 7 février 

Pour plus d’informations contactez 
Jean-Marc par mail : 
pasteuressenien.jeanmarc@gmail.com 

Information : 

Si vous souhaitez partager ce 
b u l l e t i n , v o u s a b o n n e r 
gratuitement ou au contraire vous 
désabonner, merc i de nous 
contacter : 

secretariat.eecf@gmail.com 
L’abonnement à ce bulletin est 
gratuit. Ce numéro ne peut être 
vendu.  

Dons : 

Nous vous rappelons que les dons 
v e r s é s à n o t r e é g l i s e s o n t 
déductibles à 66% de votre impôt 
sur le revenu. Informations sur : 
www.eglise-essenienne-chretienne-
de-france.org

- Faisons un peu d’histoire - 

Les historiens font remonter l’origine de ce mouvement de 
pensée aux Ier-IIe siècles de notre ère, dans l’Empire romain 
hellénisé (Égypte, Syrie, Asie Mineure, Rome). Le mot 
« gnosticisme » est un terme moderne (XVIIe siècle) ; les 
anciens se désignaient souvent comme « ceux qui savent » 
(gnôstikoi).

Le gnosticisme s’est développé en Occident (et aussi en 
Orient sous l’influence de Mani) jusqu’à être progressivement 
exclu du christianisme au IIIe siècle.

Certes les Bogomiles dans les Balkans (Xe-XIVe siècles) puis 
les Cathares (XIe-XIIIe siècles) en Occitanie et Italie du Nord, 
ont été des tentatives de résurgences du gnosticisme, mais leur 
développement faisait de l’ombre à l’Église romaine et leur 
approche en révélait les errements et les outrances. C’est 
pourquoi le Pape Innocent III et le roi de France Philippe II 
Auguste ont lancé la croisade albigeoise (1209-1229) et 
l’Inquisition jusqu’à l’éradication des Cathares.

La culture contemporaine et le new-age apportent aussi leur 
approche de la gnose. Le film « Matrix » en est un exemple où 
le héros doit choisir entre la pilule rouge lui donnant accès à la 
vérité au-delà des apparences illusoires du monde physique ou 
la pilule bleue, celle de l’oubli et du confort de l’ignorance.

- La démarche essénienne -

Elle repose sur l’expérience de la vérité qui doit être vécue et 
non pas apprise ou théorique.

La nature est notre premier «  livre  » d’apprentissage. C’est 
pour cela que certaines de nos formations se passent en pleine 
nature. Nous sommes des animistes, c’est-à-dire que nous 
aimons expérimenter la vie dans les ruisseaux, les montagnes, 
les forêts, les pierres, les pensées, les mouvements sacrés…

L’enfant le sait instinctivement. Lorsqu’il lâche son jouet et 
qu’inlassablement il constate sa chute ou lorsqu’il s’extasie 
devant le ciel étoilé ou encore lorsqu’après avoir semé une 
graine de petit pois, il observe qu’elle a germé, il contemple et 
expérimente les lois de la nature, il se confronte à la 
permanence de Dieu.

Le chercheur de lumière, l’essénien, comprend que la 
connaissance ne se trouve pas simplement dans les livres ou 
dans les prêches d’un religieux. La croyance, la foi, les 
dogmes, le savoir ne sont pas la connaissance.

mailto:pasteuressenien.jeanmarc@gmail.com
x-webdoc://1CB8475F-3F9B-4AE7-8C24-1964B1403EE9/read.html?FOLDER=SF_INBOX&IDMSG=43689&check=&SORTBY=1
http://www.eglise-essenienne-chretienne-france.fr
http://www.eglise-essenienne-chretienne-france.fr


Numéro 94 janvier 2026

Bulletin de l’EECF 3

- Différences entre savoir et connaissance - 

Le monde moderne nous inonde d’informations 
sur les événements mondiaux, nourrissant notre 
intellect de choses souvent superficielles, 
éphémères et illusoires. La véritable connaissance, 
cependant, ne peut être acquise que par 
l’expérience et l’expérimentation personnelles. 
Elle est avant tout une démarche individuelle et 
intime, bien qu’elle puisse être partagée au sein 
d’une collectivité.

En d’autres termes, le savoir est une approche 
extérieure à l’individu, tandis que la connaissance 
es t une expér imentat ion 
intérieure. 

Pour illustrer ce point, prenons 
l’exemple de la météo. Je peux 
savoir qu’il va neiger demain, 
m a i s j e n ’ e n a u r a i l a 
connaissance que demain, 
lorsque je pourrai l’observer 
ou non. 

De même, je peux savoir 
qu’une orange a un goût sucré 
et acidulé, mais je n’en aurai 
la connaissance qu’en la 
goûtant réellement.

De plus, par mes lectures, je 
peux savoir que des personnes 
font des expériences de sortie 
du corps astral, mais je ne pourrai en avoir la 
connaissance qu’en les expérimentant moi-même. 

C’est pourquoi les esséniens étudient, méditent et 
se réunissent pour participer à des cérémonies et 
des rituels qui leur permettent de mettre en 
pratique les enseignements.

- Psaume 117 de l’Archange Raphaël -

Ce psaume qui s’intitule «  Le piège du faux 
savoir » nous apporte un éclairage intéressant des 
Archanges sur la connaissance.

1. Si les hommes n'ont pas ce qu'ils souhaitent, 
c'est tout simplement parce qu'ils s'enferment 
dans leur monde et ne parviennent plus à 
respirer dans des mondes supérieurs. Ces 
derniers leur permettraient pourtant de réaliser 
tous leurs souhaits et d'avoir la puissance de 
vivre en accord avec des principes divins 
éternels, avec leur âme, en nourrissant tous les 
étages de leur être. 
 
2. Ce monde dans lequel les hommes s'enferment 
s'appelle le faux savoir, le savoir superficiel. Il 
n'y a jamais eu autant qu'aujourd'hui de 
connaissances d'informations qui n'apportent 

aucune réponse. 
 
3. Les hommes plaquent un 
savoir sur tout ce qui les entoure. 
Ils sont tellement envoûtés par 
cette idée du savoir qu'ils ne 
supportent plus de ne pas 
comprendre quelque chose. Ils 
v e u l e n t t o u t s a v o i r, t o u t 
comprendre, avoir une réponse 
pour tout. Ils pensent qu'en 
cultivant seulement leur intellect, 
ils pourront connaître l'univers 
et ses lois. Malheureusement 
pour eux, le savoir qu'ils 
cultivent est bien souvent une 
lettre morte. 
 
4. Il ne suffit pas d'étudier pour 
comprendre ; il faut être, il faut 

vivre, il faut s'unir. L'étude intellectuelle est une 
première approche, mais il faut ensuite sentir et 
enfin, être. Alors seulement, le vrai savoir 
apparaît. »

Ce point est capital car, même si cela semble 
impossible au profane, pour connaître une chose 
il faut «  co = avec » et « gnoscere = savoir », 
c’est-à-dire «  savoir avec  » ou mieux «  savoir 
être  » la chose que l’on étudie. Il faut rentrer 
suffisamment à l’intérieur de soi pour faire 
l’expérience d’être soi-même le sujet que l’on 
étudie.



Numéro 94 janvier 2026

Bulletin de l’EECF 4

Prenons un exemple concret : si tu veux connaître 
ce qu’est un chêne, tu te dois de commencer par 
observer de l’extérieur sa couleur, sa forme, son 
odeur, c’est la première phase de l’étude.

Dans la deuxième phase : tu dois te concentrer sur 
lui en écartant toutes les pensées étrangères 
perturbatrices. Il faut sans cesse revenir sur 
l’arbre, sa couleur, sa forme, sa fonction, puis au 
bout d'un moment, lorsque tu as fait le tour de 
toutes les conceptions, tu dois te concentrer 
uniquement sur lui, laissant toutes les autres 
pensées parasites passer simplement sans attirer 
ton attention.

La troisième phase de concentration est celle du 
paradoxe : la pensée finit 
par devenir un obstacle à 
la concentration. En effet, 
le but de la concentration 
est l'unité, l'unification : la 
pensée pour l'arbre devient 
comme une simple surface 
que tu dois traverser pour 
aller plus loin dans le 
monde du sentiment pour 
commencer à le sentir 
avec ton cœur. C'est ainsi 
que tu découvres l'âme de 
l'arbre. Un sentiment lié à 
lui apparaît dans ton âme, 
et c'est sur lui qu'il faut désormais te concentrer : 
« Il y a en moi quelque chose de semblable à cet 
arbre. Je commence à le voir de l'intérieur, je 
commence à sentir son être profond, je découvre 
son âme. »

La quatrième phase de concentration conduit à 
une perception encore plus profonde en devenant 
un avec l'arbre dans ta conscience. C'est le degré 
de concentration parfaite, tu es devenu le point 
central, tu t'aperçois que l'objet et toi êtes un et 
l’avez toujours été.

Par la méditation, nous pouvons nous fondre dans 
le Un, le Tout. C’est le passage pour vivre 
l’expérience de l’autre.
 
« 5. Le vrai savoir ouvre les portes et libère de la 
peur. 

6. Tu ne peux connaître que ce que tu es. 
 
7. Tu es ce que tu penses, ce que tu ressens, ce 
que tu vis, ce que tu incarnes à travers tes 
œuvres, ton être. 
 
8. Tu ne peux connaître la Mère si tu ne 
l'étudies qu'avec ton intellect. Tu peux 
commencer par l'intellect, mais n'oublie pas de 
développer les sentiments, le respect, l'amour et 
de te comporter en enfant confiant et obéissant.
  
9. Connaître réellement la Mère, c'est être un 
avec elle, c'est être devenu la tradition de la 
sagesse sur la terre, parmi les hommes. Et il n'y 
a pas de plus grand amour. 

 
1 0 . L e s h o m m e s 
pensent qu'en sachant 
t o u t s u r t o u t , i l s 
pourront s'orienter 
dans la vie et tout 
diriger vers un but 
précis. Le savoir existe, 
c'est certain, mais il 
n'est pas donné au 
premier venu. Si le 
savoir était accessible, 
comme une certaine 
intelligence le fait 

croire à l'heure actuelle, 
les hommes seraient intelligents, ils auraient 
trouvé leur être essentiel, réussiraient tout ce 
qu'ils entreprendraient et seraient dans la 
grande harmonie avec tous les mondes. Ce 
n'est pas le cas, bien au contraire. 
 
11. La vérité est que très peu d'êtres ont accès 
au véritable savoir. L'homme cherche à être 
partout sans lui-même être, exister, incarner 
quelque chose ; il n'arrive pas à saisir le 
véritable savoir et à lui donner un corps réel, 
harmonieux qui lui permettrait d'être 
transmissible à tous les mondes et à tous les 
êtres. Il y a toujours des sas, des cloisons entre 
tous les mondes. 
 
12. Un homme parle d'amour mais torture des 
ê t res menta lement -e t même par fo is 
physiquement. Un autre parle de fraternité 



Numéro 94 janvier 2026

Bulletin de l’EECF 5

mais considère l'autre comme son ennemi 
potentiel. Ce genre d'attitude désacralise 
l'intelligence, qui est un être sublime et parfait. 
L'homme en fait n'importe quoi, conduit toujours 
l'intelligence vers un amalgame de savoirs 
superficiels qui n'apporte pas la plénitude de la 
vérité. L'homme étant alors insatisfait, il veut 
toujours plus de connaissances. »

Nos paradoxes entravent notre travail intérieur et 
notre prise de conscience de l’interconnexion de 
toute existence, nous empêchant de nous plonger 
dans le Un qui nous permettrait de vivre 
l’expérience de la relation avec tous les êtres. 
C ’ e s t c e l a l e t r a v a i l 
gnostique !
 
«  13. Le savoir que les 
h o m m e s c u l t i v e n t e t 
chérissent éloigne de la 
sagesse et de la lumière 
véri tables . C'es t leur 
prison, leur illusion. C'est 
une illusion de savoir, une 
lumière trompeuse qui 
cache un néan t , une 
i n t e l l i g e n c e q u i l e s 
enferme, les conduit vers la 
faiblesse, l'esclavage et la 
grande bêtise. Il n'y a 
aucune sagesse à cultiver 
un savoir qui rend bête, qui 
affaiblit et conduit dans le 
monde de la destruction et de la mort. 
 
14. Étudiez le savoir qui éclaire, rend vivant et 
libère, le savoir qui conduit vers une intelligence 
supérieure à l'homme et le libère de l'ignorance, 
de la peur et de la mort. Il n'est pas abstrait mais 
concret. Il touche l'homme jusque dans son corps 
pour construire un autre corps qui respire avec 
la vie et l'univers, un corps d'immortalité qui 
permet à l'homme de passer l'épreuve de la mort 
en étant vivant et d'entrer dans ce qui vit 
éternellement en lui et autour de lui.
 
15. L'homme a oublié qu'il respirait dans deux 
mondes : dans son corps, mais aussi dans l'infini, 
dans l'universel. 
 
16. L'homme cultive un savoir qui rassure ce qui 

est faux et mortel en lui. Ce savoir a éteint ses 
yeux, ses oreilles, et jusqu'au souffle de la vie. 
L'homme ne regarde ni n'entend ce qui est 
profond, vrai, éternel, ce qui le nourrit dans la 
force du grand esprit. 
 
17. Le savoir est fait pour être utilisé et appliqué. 
 
18. La connaissance est transmise pour ennoblir 
l'homme et le conduire à se créer un autre corps. 
 
19. Vous pouvez avoir la connaissance de tous 
les mondes, comprendre tous les aspects de la 
vie, avoir accès à tous les détails de la sagesse 

des mystères, mais si vous ne 
mettez pas en pratique cette 
lumière jusqu'à la vivre, 
jusqu'à ce qu'elle devienne 
une conscience nourrissant 
e t an iman t vo t re v i e 
intérieure, ce savoir perd 
sa force et s'affaiblit, 
comme l'homme s'est lui-
même affaibli aujour-
d’hui. »

Cette pensée est d’une 
criante vérité car la plupart 
des humains sont enfermés 
d a n s l e u r s a v o i r 
académique, professionnel, 
médiatique, relationnel. 
Très rares sont ceux qui 

sortent des sentiers balisés par le monde 
occidental pour se préoccuper de ce qui existe 
au-delà de leurs sens physiques. Le monde 
matérialiste a anesthésié les sens subtils de la très 
grande majorité de nos contemporains et c’est un 
monde de mort et de recyclage qui les nourrit.
 
«  20. Dans sa gloire, l'Égypte a reçu le savoir 
des Dieux. Elle a fini par chuter, car ce savoir 
n'était plus vécu jusque dans la vie, la conscience 
et les actes des hommes. Alors le savoir a été 
dénaturé et perdu. 
 
21. Apprenez à vous concentrer et, pas à pas, 
éduquez-vous et mettez en pratique le peu de 
lumière que vous avez reçu afin qu'il devienne 
une force en vous. C'est ainsi que vous 
commencerez à guérir le savoir afin qu'il 



Numéro 94 janvier 2026

Bulletin de l’EECF 6

redevienne une force qui illumine la vie intérieure 
de l'homme et de la terre. » 

Cette pratique est mise en action dans les Cercles 
d’Études esséniens que nous appelons 
«  Massalas  ». Nous nous y retrouvons pour 
pratiquer des méditations, des mouvements 
méditatifs appelés « arcanas » et de nombreuses 
cérémonies qui nous permettent d’éveiller nos 
sens et d’expérimenter la connaissance ancestrale 
de la Tradition.
 
«  22. Si vous vous approchez d'un véritable 
savoir, par exemple celui de l'Ange de la 
fraternité, et que vous recevez sa lumière, que 
vous entrez dans ses 
mystères , tâchez de 
renforcer ce savoir, de le 
rendre vivant jusqu'à 
entrer dans sa mise en 
action, jusqu'à devenir 
son corps sur la terre. 
 
23. Il ne faut pas être 
bê te e t u topis te en 
c ro y a n t q u ' i l s u f fi t 
d'appeler l'Ange de la 
fraternité pour que celle-
ci s'instaure parmi les 
hommes. Il y a pour cela 
tout un travail à faire, 
une sagesse à acquérir, 
un corps à former. 
 
2 4 . L e v r a i s a v o i r 
conduit à la véritable 
intelligence ; il n'éveille 
pas la peur mais la sagesse. 
 
25. Ceux qui proclament servir le savoir tout en 
s'enfermant dans des mondes d'illusions sont non 
seulement bêtes, mais ils trahissent l'intelligence 
et affaiblissent les êtres de Lumière qui vivent à 
travers le savoir. Ils cloisonnent définitivement 
les mondes et les portes de la sagesse demeurent 
fermées. Alors non seulement eux-mêmes n'ont 
pas reçu le savoir, mais ils empêchent les 
générations suivantes d'y avoir accès. 
 
26. À travers l'étude, la dévotion, les rites et les 

œuvres, cultivez le véritable savoir. Invoquez 
l'intelligence supérieure de la Lumière qui éclaire 
la pensée, harmonise le cœur, renforce la volonté 
et s'accomplit à travers l'acte concret qui touche 
la Mère et L'ensemence. 
 
27. Rendez vivant le savoir, cultivez-le par la 
magie afin que chaque pensée de savoir ait une 
âme, un corps, et soit le véhicule d'un Ange au 
milieu de la Nation Essénienne. Ainsi, les Anges 
pourront de nouveau vivre au milieu des hommes 
et trouver des outils pour toucher la terre et 
apporter une nouvelle lumière qui libère, un 
remède, une impulsion vers une nouvelle 
conscience. 

 
2 8 . À l ' o r i g i n e , l e s a v o i r 
appartenait aux Anges, qui étaient 
les guides des hommes. Il était 
supérieur à l'homme, qui n'en était 
que le serviteur, dirigeant ainsi sa 
vie dans la sagesse. Le savoir était 
l'Ange gardien de l'homme et le 
messager des Dieux. Il était le 
trésor de Lumière, car il pouvait 
guider l'homme à travers les 
épreuves et le chemin de destinée 
sur lequel il devait marcher. 
L'homme devait marcher avec ce 
savoir, le préserver, l'augmenter à 
travers ses expériences et l'offrir 
comme le plus précieux de la vie 
pour libérer les êtres et les 
conduire vers la lumière qui ne 
s'éteint pas. 
 
29. Vous, les Esséniens, vous êtes 

les serviteurs des Anges et devez prendre soin de 
ce savoir divin. C'est votre mission. Vous devez le 
rendre vivant, lui constituer un corps et l'offrir à 
l'humanité errante et en peine. »

Vous amis lecteurs, si vous n’êtes pas essénien et 
que vous ressentez un appel à le devenir, n’hésitez 
pas à prendre contact avec nous. Vous pourrez 
ainsi participer à cette grande aventure voulue par 
les Archanges et par Dieu.
 
«  30. N'accumulez pas de savoirs inutiles, mais 
rendez vivante jusque dans vos pieds, vos souffles 



Numéro 94 janvier 2026

Bulletin de l’EECF 7

et votre ciel chaque étincelle de savoir que vous 
recevez des mondes divins par votre alliance et 
votre tradition. 

Olivier Manitara demanda à l’Archange : 
«  31. Père Raphaël, est-il possible d'étudier le 
savoir de la Lumière tout autour de nous ou faut-
il réellement sans cesse étudier des textes sacrés 
qui nous sont transmis par la Tradition et le corps 
des envoyés ? »
 
32. Le véritable savoir est celui qui émane de 
l'intelligence du Père. Il illumine tous les êtres, les 
place dans l'harmonie et leur ouvre les portes de 
la libération et de l'accomplissement. Étudier ce 
savoir, c'est entrer dans le corps vivant du Père. 
 
33. Sur la terre, le corps du véritable savoir se 
m a n i f e s t e p a r l a 
Tradition, au cœur de 
laquelle naissent les 
maîtres. Ils sont la 
Tradition et la Tradition 
vit en eux. 
 
34. À l'image du soleil 
qui donne la lumière, la 
chaleur et la vie, la 
Tradition rayonne le 
savoir. Ce savoir doit 
éveiller la vie intérieure 
d e l ' h o m m e e t l e 
c o n d u i r e v e r s u n 
ennoblissement. L'homme acquiert un nouveau 
point de vue qui éclaire le monde d'un nouveau 
jour. Ainsi peut naître une nouvelle relation, ce 
qui amène une autre compréhension, une autre 
façon de vivre. 

35. Le savoir doit amener la vie. 

36. Le savoir ne doit pas enfermer, isoler ; il ne 
doit pas être un cercueil. 
 
37. Étudier est le premier pas pour orienter et 
concentrer sa pensée vers un but déterminé. Si 
cette étude est organisée suivant les lois, elle 
éveillera et appellera en l'homme des êtres, des 
entités, des génies, des esprits, des états d'âme qui 

seront en mesure de diriger et d'alimenter le corps 
et la destinée de celui qui étudie. 
 
38. Plus l'homme étudie l'Enseignement avec 
conviction et assiduité, plus il se relie à l'égrégore 
de la Tradition, aux génies aux esprits. Alors se 
développent en lui une attitude réceptrice, une 
compréhension qui commencent à toucher la 
conscience, la sensibilité, les organes de 
perception. Il modifie son attitude, son 
comportement, son caractère et finalement agit 
sur son passé, son présent et son futur. 
 
39. Il n'y a rien de plus grand dans la vie d'un 
homme que de rencontrer un maître vivant ou une 
tradition authentique. Mais si l'homme passe d'un 
savoir à un autre sans avoir éveillé le monde de 
l'étude en lui jusqu'à déclencher le processus de 

transformation, alors ce 
savoir est vain. 
 
4 0 . L ' é t u d e e t l a 
connaissance des textes 
doivent éveiller l'activité 
intérieure et extérieure 
qui permet de donner au 
s a v o i r u n c o r p s 
d'incarnation dans la 
réalité de la terre. Si ce 
n'est pas le cas, cela 
signifie que tu n'as pas le 
savoir ; tu ne l 'as 
qu'effleuré. Tu l'as peut-

être regardé, rencontré, mais tu ne l'as pas goûté, 
respiré ; tu l'as vu comme un paysage peut défiler 
devant toi, mais dans lequel tu n'as pas réellement 
vécu, dont tu ne fais pas partie. »

Pour tous ceux qui cherchent la Lumière et qui se 
sentent comme des extra-terrestres dans ce monde 
incohérent, nous les invitons à nous rejoindre pour 
goûter autre chose de la vie, pour entamer un 
travail qui les amènera à trouver leur immortalité.

En ce début d’année 2026 nous vous adressons 
nos meilleurs voeux de Paix, de Santé et de 
Bonheur ainsi qu’à vos proches. Bénédictions.

Gérard PETITBOIS
Pasteur Essénien



Numéro 94 janvier 2026

Bulletin de l’EECF 8

Au cœur de la quête spirituelle de Mani se 
trouve une aspiration profonde à plus qu’une 
simple transformation individuelle : il 
envisageait une civilisation entière fondée 
sur la Lumière, un ordre social et politique 
qui refléterait l’harmonie universelle, la 
sagesse divine incarnée sur Terre. Sa vision 
ne se limitait pas à des idées abstraites, mais 
posait des bases concrètes, inspirées par les 
anciens modèles et par une philosophie 
profondément unificatrice qui embrasse 
toutes les dimensions de la vie.

- Le modèle égyptien originel : 
un jardin de paradis -

Mani puisait dans la 
mémoire spirituelle 
a n c i e n n e , 
notamment dans 
l ’ É g y p t e d e s 
origines, bien avant 
ses périodes de 
d é c l i n o ù e l l e 
devint hiérarchisée 
et rigide. Selon la 
tradition essénienne 
dont il était issu, 
cette civilisation 
originelle était un 
véritable « jardin de 
paradis », un espace où chaque être avait sa 
p l ace heu reuse , où chaque t a l en t 
s’épanouissait en parfaite harmonie avec la 
nature, la société, et le Cosmos.

C e t t e h a r m o n i e r e p o s a i t s u r u n e 
compréhension intuitive que le monde est un 
organisme vivant, un tout indissociable dans 
lequel tout résonne avec tout. La sagesse 
sacrée transmise par les prêtres garantissait 
cet équilibre, alliant respect des lois divines, 
j u s t i ce soc i a l e , e t déve loppemen t 
harmonieux des arts, des sciences, et de la 
spiritualité.

Mani voulait recréer ce modèle, non pas en 
retournant dans le passé, mais en actualisant 
ces principes pour une époque nouvelle.

- La synarchie sacrée : 
un gouvernement au service du divin -

Au cœur de sa vision sociale se trouve le concept 
de synarchie. Ce terme, qui signifie littéralement 
« gouvernement harmonieux », s’oppose à 
l’anarchie (absence de règles) et à la tyrannie ou 
domination humaine. Pour Mani, la société idéale 
est gouvernée selon la volonté divine, non par la 
force, ni par des intérêts personnels, mais par un 
ordre sacré fondé sur la justice, la dignité, et 
l’unité.

Cette synarchie n'est pas une utopie lointaine, 
mais une organisation concrète où les dirigeants 
ne sont pas des maîtres autoritaires, mais des 

serviteurs éclairés, 
agissant au nom d’une 
volonté supérieure. 
Chaque décision prise 
doit être alignée avec 
une vision d’harmonie 
globale, où le bien 
commun prime sur les 
intérêts particuliers.

Ainsi, les prêtres et 
chefs de la société sont 
appelés à incarner cette 
volonté divine et à 
veiller à la justice sans 

partialité. La société de Mani vise un équilibre 
subtil entre autorité et liberté, ordre et créativité.

- Les quatre piliers fondamentaux 
de la civilisation de Lumière -

Pour structurer cette société, Mani présenta 
quatre piliers essentiels qui soutiennent 
l’ensemble de la vie collective :

L’étude : la connaissance des lois divines et de la 
réalité spirituelle. L’intelligence ne doit pas rester 
stérile ni purement théorique, elle est un outil 
vivant pour comprendre et appliquer la vérité 
universelle dans toutes les actions.

La dévotion : la relation vivante, sincère, avec le 
monde divin. C’est la force du cœur, l’amour réel 

Le Maître Mani (5/10)                                                                              
La vision de la société idéale.



Numéro 94 janvier 2026

Bulletin de l’EECF 9

qui lie chaque individu à la source unique, le 
moteur spirituel qui anime la société.
Les rites : les gestes sacrés, les cérémonies, 
les actions conscientes qui incarnent la 
sagesse au quotidien. Ces pratiques rythment 
la vie collective et individuelle, ancrent la 
lumière dans le réel, et cultivent une 
harmonie entre corps, âme et esprit.

L’œuvre : l’action concrète au service de la 
communauté et du monde. La lumière ne 
reste pas abstraite ; elle s’exprime par des 
actions justes, la création, le travail au 
bénéfice de tous les règnes de la nature et de 
l’humanité.

Ces piliers assurent que 
la société reste vivante, 
dynamique, et alignée 
a v e c l e s l o i s 
universelles.

- L’unité entre les 
domaines de la vie -

M a n i r e j e t t e t o u t e 
séparation rigide entre 
religion, science, culture 
et vie quotidienne. Pour 
lu i , chacun de ces 
domaines est une facette 
d’un même tout sacré. Ainsi, l’éducation 
n’est pas seulement une transmission de 
savoirs matériels, mais une élévation de l’être 
par la connaissance des lois divines.

La médecine est perçue non seulement 
comme soin du corps physique, mais comme 
art spirituel visant à réaligner l’homme avec 
sa nature divine. L’économie, loin d’être 
froide ou matérialiste, doit servir le bien 
commun et le respect de toutes les formes de 
vie.

Cette intégration est une caractéristique 
majeure de la civilisation idéale que Mani 
entendait insuffler : c’est un mode de vie dans 
lequel chaque action reflète l’harmonie 
universelle.

- La place centrale de l’homme : 
vers sa divinisation -

L’homme, dans cette vision, n’est ni objet ni 
simple rouage, mais un être en chemin vers la 

conscience de sa propre divinité. L’éducation 
vise à éveiller cette conscience et à faire de 
chaque individu un acteur libre et éclairé dans 
la grande famille universelle.

Chacun a une tâche spécifique, un rôle à jouer 
selon ses dons et sa vocation, contribuant à la 
construction collective d’un monde porté par la 
lumière et la justice.

- Le rôle du maître incarné -

Au sommet de ce tissu social se tient le maître, 
figure incarnée du lien entre le monde divin et 
le monde humain. Mani, en tant que maître, 

incarne cette pureté, 
cette cohérence entre la 
pensée, la parole, et 
l’action.

Sa vie exemplaire, 
m a r q u é e p a r u n e 
intégrité absolue, est un 
repère pour ceux qui 
veulent marcher sur la 
vo i e de l a l i be r t é 
spirituelle. Le maître 
n’est pas un dominé, 
m a i s u n s e r v i t e u r 
radical de la vérité.

- Une utopie active et concrète -

Loin d’un rêve abstrait, cette vision est un 
programme vivant. 

Mani met en place, à travers l’Église de Justice, 
des structures précises où chaque membre 
connaît sa fonction et sa responsabilité, 
contribuant ainsi à un organisme vivant.

L’ensemble de la société fonctionne comme un 
organisme sacré, où chaque cellule œuvre en 
harmonie avec le tout, à l’image de la nature 
elle-même.

Le mois prochain nous verrons : «  Les 
épreuves et la persécution ».



Numéro 94 janvier 2026

Bulletin de l’EECF 10

Compte-rendu de l’office religieux public à Saintes        
du 7 et 21 décembre 2025 :

Le dimanche 7 décembre, nous avons 
fait une méditation pour préparer Noël 
et nous avons invité tous ceux qui le 
souhaitent à la pratiquer 
chez eux avec le texte 
publié dans le bulletin n°93 
du mois de décembre 
dernier.

Nous avons ensuite décoré 
en conscience le sapin de 
notre Temple en sachant 
q u e l e s g u i r l a n d e s 
symbolisent la Tradition 
immortelle et les boules 
représentent les Maîtres qui 
se sont succédés sur la 
Ter re pour ense igner 
l’humanité perdue dans la 
pénombre.

Le dimanche 21 décembre, un texte 
d’Olivier Manitara s’intitulant «  Noël, 
une fête cosmique » a été lu et nous avons 

ensuite appelé l’Oracle afin 
qu’il nous éclaire au jour du 
solstice d’hiver.

Le soir du 21 décembre à 
23h, notre Massala à Saintes 
a organisé la cérémonie « La 
spirale de Noël  » afin 
d’accueillir à minuit la 
Lumière Christique et les 
âmes des enfants à naître 
pour 2026.

Bonne année à vous.

Soyez bénis.

Des séjours initiatiques à Terranova
avec un pèlerinage à la Source de l’Archange Gabriel et de Marie 

auront lieu les week-ends des 13 au 15 février 2026, 
et enfin des 10 au 12 avril. 

Pour plus d’informations, visitez villagedeterranova.org. 
Pour vous inscrire, appelez Sonia au 06 68 19 78 65 ou Frantz au 06 23 56 01 13.

http://villagedeterranova.org

	Offices à Saintes (17):
	« Être essénien,
	c’est être un gnostique ! »
	Office à Pau (64)  :
	Office à Bourg en Bresse (01)
	Information :
	Dons :
	Le Maître Mani (5/10)                                                                              La vision de la société idéale.
	Compte-rendu de l’office religieux public à Saintes        du 7 et 21 décembre 2025 :

